
ИСТОРИЯ ПЕДАГОГИКИ И ОБРАЗОВАНИЯ 

19 

S. I. Doroshenko, I. A. Grachev 

DOMESTIC PEDAGOGICAL THOUGHT OF THE 1920s 

ON THE REQUIREMENTS TO THE TEACHER 

 

The article identifies and systematizes the requirements for the teacher of the young Soviet 

school. The teacher was considered as a conductor of communist ideology, a political agitator, 

a person of high general culture, a researcher, a social educator accompanying students in ex-

tracurricular life, an enthusiast, a collectivist, an initiator of children's creativity and self-edu-

cation. These requirements for the teacher were carried out through the press, pedagogical 

courses and other forms of pedagogical education. The maximalism of the requirements for the 

teacher formed in the 1920s does not allow us to evaluate them unambiguously. They were not 

fully implemented, but they still have a predictive potential. 

Keywords: a teacher, unified labor school, 1920s, pedagogical thought. 

 

 

УДК 371 (09)(430) 

 С. А. Завражин, М. Б. Земш  

 

ОНТОЛОГИЧЕСКИЙ СТАТУС РЕБЕНКА В ИНДИВИДУАЛЬНОЙ 

И АНАЛИТИЧЕСКОЙ ПСИХОЛОГИИ 

 

В сравнительно-сопоставительном ключе производится рецепция 

взглядов основоположников индивидуальной психологии (А. Адлера)  

и аналитической психологии (К. Г. Юнга) на онтологический статус ре-

бенка, оценивается значимость высказанных ими идей по этому поводу  

в контексте философско-антропологического и психолого-педагогиче-

ского постижения современного детства.  

Ключевые слова: ребенок, детство, онтологический статус, индиви-

дуальная психология, аналитическая психология, комплекс неполноценно-

сти, инстинкт власти (превосходства), социальное чувство, архетип  

ребенка, мотив ребенка, воспитание, самость, индивидуация.  

  

В условиях транзитивного состоя-

ния общественного организма, турбу-

лентных процессов, характеризующих 

современную систему российского об-

разования и практики социализации, 

возникает острая потребность в мето-

дологическом осмыслении и критиче-

ском анализе влиятельных, но доста-

точно противоречивых концепций Ре-

бенка, вычленении в них наиболее пер-

спективных идей, способных составить 

теоретическую платформу для прояс-

нения его наличного онтологического 

статуса в фокусе антропологического 

дискурса.  

Онтологию человека, как верно заме-

чает Л. Б Сандакова, правомернее всего 

осмысливать через изучение процессов 

становления человеческой сущности 

либо на уровне вида – в антропосоциоге-

незе, либо на индивидуальном – в дет-

стве. Именно эти периоды, наиболее 



ИСТОРИЯ ПЕДАГОГИКИ И ОБРАЗОВАНИЯ 

20 

сложные для понимания и рефлексии, 

имманентно содержат в себе и исход-

ное качество, и все возможности даль-

нейшей реализации человеческого по-

тенциала, и точки начала реализации 

новых возможностей (аттракторы), и 

механизмы формирования качеств че-

ловечности, обусловливающие формы 

и уровни развития человека в реально-

сти [11, с. 4.]. 

Попытки приблизиться к понима-

нию сущности Ребенка, «ухватить» его 

антропологическую размерность пред-

принимались в основном выразителями 

философского и педагогического зна-

ния. Менее востребованы в этом плане 

достижения психологической науки. 

Между тем психологическая рефлексия 

глубин бытия ребенка видится необхо-

димым инструментом его всеохватыва-

ющего описания. Формат небольшой 

статьи, разумеется, не позволяет систе-

матизировать всю совокупность много-

численных психологических концеп-

ций Ребенка. Наша задача – рекон-

струкция и оценка подходов к онтоло-

гическому измерению Ребенка, его эк-

зистенциальному потенциалу в индиви-

дуальной и аналитической психологии 

как учениях, оказавших и оказываю-

щих колоссальное влияние на научное 

восприятие и рецепцию феномена дет-

ства. (Заметим, что работ, специально 

посвященных раскрытию данного ас-

пекта творческого наследия как А. Ад-

лера, так и К. Г. Юнга, мы не обнару-

жили. В некоторых исследованиях  

[5; 6; 7; 8; 9] эта проблематика затраги-

вается лишь пунктирно.) 

Труды А. Адлера и К. Г. Юнга со 

всей убедительностью свидетель-

ствуют об упорном интересе этих вели-

ких психологов к миру Ребенка, репре-

зентируют их оригинальный взгляд на 

его онтологический статус и место в 

психологической природе человека. 

Можно с уверенностью говорить, что 

они разработали философско-психоло-

гическую феноменологию Ребенка. В 

их теориях разительно преодолевается 

существовавшее на начало XX века как 

в общественном сознании, так и в науч-

ном дискурсе стереотипное представ-

ление о вторичности и малоценности 

Ребенка и детства.  

Попробуем установить общее и 

особенное в их позиции по заявленной 

проблематике.  

Индивидуальная психология Аль-

фреда Адлера оказала значительное 

влияние на современные представле-

ния о природе, особенностях и меха-

низмах развития личности, в том числе 

в детском возрасте. В наследии ученого 

немало идей, имеющих фундаменталь-

ное значение для философии воспита-

ния и педагогической антропологии.  

В философско-психологической 

концепции А. Адлера личность пред-

ставлена как целостное образование, 

имеющее свою иерархию. Каждый ин-

дивид, с точки зрения теории А. Ад-

лера, есть одновременно единство лич-

ности и индивидуальный стиль выра-

жения этого единства. Индивид, таким 

образом, это и «картина», и «худож-

ник» одновременно, которому автор 

концепции, однако, не отказывает в 

возможности ошибаться и быть несо-

вершенным [1]. Характеризуя комплекс 

индивидуальной философии человека, 

специфических для него верований и 

взглядов на жизнь, ученый вводит по-

нятие «стиль жизни», ставшее впослед-



ИСТОРИЯ ПЕДАГОГИКИ И ОБРАЗОВАНИЯ 

21 

ствии ключевым для понимания инди-

видуальной психологии. В своих науч-

ных трудах он подчеркивал, что ребе-

нок рождается со своим уникальным 

стилем жизни и индивидуальностью, 

которые влияют на формирование его 

личности [2; 4]. 

В чём А. Адлер усматривает онто-

логический статус ребенка? Однознач-

ного ответа в индивидуальной психоло-

гии на этот вопрос нет. Но её автор 

определенно говорит, что он не зависит 

от наследственности, его задаёт часто 

скрытый от глаз рисунок взаимодей-

ствия ребенка с социальным окруже-

нием, формирующий сущностный уро-

вень бытия маленького человека, кото-

рый «прячется» за феноменологиче-

ским – повседневной поведенческой 

активностью [1].  

В индивидуальной психологии ре-

бенку имманентно атрибутируется ста-

тус человека, он, как и взрослый, явля-

ется выразителем специфического цен-

ностного отношения к миру, неуклонно 

стремится обнаружить смысловые ко-

ординаты жизненных событий и посто-

янно ищет способы самореализации, 

приложения своих сил, прощупывания 

своих возможностей.  

К концептуальным в индивидуаль-

ной психологии относится адлеровская 

идея о единстве и борьбе амбивалент-

ных состояний – инстинкта превосход-

ства (доминирования, властвования) и 

чувства неполноценности, которые со-

здают ядро целеполагания в самосозна-

нии ребенка. Адлер называет эти чув-

ства двумя сторонами одной медали, 

подчеркивая тот факт, что именно ощу-

щение своей неполноценности генери-

рует стремление к успеху, преодоле-

нию трудных ситуаций и, как след-

ствие, приводит к победе над неблаго-

приятными обстоятельствами [3]. 

Согласно Адлеру, стремление к 

превосходству выражается прежде 

всего в таком личностном качестве, как 

честолюбие. Родоначальник индивиду-

альной психологии утверждал, что ре-

бенок уже с самого рождения обладает 

необходимыми ресурсами, которые по-

могают ему приспособиться к окружа-

ющей среде. Отношение взрослых к ре-

бенку, его уверенность в себе и возмож-

ность самостоятельно преодолевать 

трудности существенно влияют на раз-

витие его социальной компетентности.  

Размышляя о природе стремления к 

превосходству, ученый в целом отри-

цает его врожденный характер, но до-

пускает, что в природе ребенка заложен 

«некий субстрат, своеобразное эмбрио-

нальное ядро», активирующее интен-

цию доминирования. По мнению  

А. Адлера, допустимо предполагать, 

что существуют лишь определенные 

функциональные способности, которые 

в дальнейшем могут быть развиты  

[1, с. 28]. 

Полярным инстинкту превосход-

ства выступает чувство неполноценно-

сти. А. Адлер полагал, что все дети 

ввиду своей тотальной зависимости от 

взрослого изначально им наделены. 

Оно стимулирует воображение и вызы-

вает попытки смягчить психологиче-

ский дискомфорт путем улучшения си-

туации. Невозможность её улучшения, 

систематическая фрустрированность 

одновременно усиливают чувство 

неполноценности, превращая его в ком-

плекс, и в то же время запускают пси-

хозащитный импульс, который ученый 



ИСТОРИЯ ПЕДАГОГИКИ И ОБРАЗОВАНИЯ 

22 

предлагал назвать термином «компен-

сация».  

Именно мысль о компенсации ста-

новится для А. Адлера ведущей при 

описании механизма саморазвития лич-

ности в детском возрасте. При рассмот-

рении различных путей, используемых 

детьми в своем стремлении к превос-

ходству, Адлер делает попытку класси-

фицировать поведенческие модели, ко-

торые он называет типами личности, и 

одновременно оговаривается, что по-

добная классификация не может быть 

точной, так как разновидность типов 

бесчисленна, поскольку определяется 

степенью уверенности ребенка в себе 

[1, с. 30 – 31]. 

А. Адлер описывает три вариации 

детства, которые могут вызвать изоля-

цию, недостаток социального интереса 

и формирование такого стиля жизни, 

который блокирует стремление к со-

трудничеству. Эти ситуации включают 

органическую неполноценность; отвер-

жение, неприятие ребенка со стороны 

близких взрослых и других детей; чрез-

мерную избалованность. 

По наблюдениям А. Адлера, ребе-

нок, подверженный болезням и неду-

гам, склонен замыкаться на себе. Он, 

как правило, отказывается от общения 

с другими детьми и взрослыми из ги-

пертрофированного чувства неполно-

ценности и неспособности соревно-

ваться с другими на равных. Адлер тем 

не менее указывает, что такой ребенок, 

преодолев трудности, способен рас-

крыть свой конструктивный потенциал.  

Избалованного ребенка подстере-

гают проблемы в процессе развития со-

циального чувства. Ему свойственна 

неуверенность в своих силах вслед-

ствие того, что другие всегда делали 

все за него. Вместо того чтобы коопе-

рироваться с другими, он строит обще-

ние со сверстниками и семьей на вы-

движении односторонних требований. 

Социальное чувство у таких детей 

обычно ослаблено. Избалованный тип, 

как правило, испытывает мало искрен-

них чувств к родителям, которыми он 

успешно манипулирует.  

А. Адлер настоятельно советовал 

родителям и учителям помогать ре-

бенку преодолевать комплекс неполно-

ценности, создавать благоприятные 

условия для конструктивного ощуще-

ния значимости и важности, формиро-

вать способности достигать своих це-

лей, связывая их с интересами других. 

Локализация неполноценности осу-

ществляется за счет перенаправления 

её энергии (компенсации) в просоци-

альное русло, что в контексте адлеров-

ского учения выступает в качестве ба-

зисной технологии психолого-педаго-

гической коррекции искаженного лич-

ностного развития. Обосновывая меха-

низм компенсации, А. Адлер вводит в 

научный оборот категорию «социаль-

ное чувство», подчеркивая тем самым 

приоритет социального фактора в фор-

мировании личности ребенка.  

Именно развитие социального чув-

ства является, по мнению Адлера, важ-

нейшим условием преодоления ребен-

ком существующих у него внутренних 

противоречий и комплексов. Социаль-

ное чувство – барометр детской нор-

мальности [Там же, с. 15]. 

А. Адлер считал, что человек во-

обще, и ребенок в том числе, не спосо-

бен чувствовать, желать, действовать, 

не осознавая цели. Цель, по убеждению 



ИСТОРИЯ ПЕДАГОГИКИ И ОБРАЗОВАНИЯ 

23 

А. Адлера, всегда неповторима и лич-

ностна. Она выражается в индивиду-

альном стиле жизни, который начинает 

формироваться в детском возрасте от 

двух до пяти лет и влияет на всю кар-

тину его восприятия себя и мира, на его 

эмоции, мотивы и поступки, определяя 

дальнейшую линию жизнедеятельно-

сти [2]. 

Индивидуальная психология А. Ад-

лера предлагала в начале прошлого 

века взгляд на развитие ребенка, фоку-

сируясь на его уникальности, самореа-

лизации и социальной принадлежно-

сти, что резонировало с важнейшими 

идеями представителей реформатор-

ской педагогики (Э. Кей, В. Лая,  

М. Монтессори, П. Наторпа, С. Френе  

и др.). А. Адлер своей теорией ставил 

под сомнение категоричный вывод 

Фрейда о том, что прошлое директивно 

обусловливает наши поступки и мысли. 

В противовес идеям Фрейда он утвер-

ждал, что только индивидуализирован-

ное стремление к цели рождает фено-

мен осмысленной жизни, задает вектор 

социальных взаимодействий ребенка. 

Его развитие, по Адлеру, проистекает 

из универсального стремления к дости-

жению индивидуального успеха и чув-

ства общности, готовности сотрудни-

чать с другими людьми для достижения 

общих целей. 

Практические подходы к воспита-

нию, оформленные в концепции А. Ад-

лера, основываются на понимании фе-

номена ребенка как целеустремленной 

и самоценной личности. Условия 

успеха воспитания в формате индиви-

дуальной психологии лежат в понима-

нии всей социальной картины жизни и 

развития растущей личности. Живя в 

своем мире грез и страданий и будучи 

неуверенными в себе, дети уходят от 

проблем реальной жизни [3]. Ученый 

призывает учителей и родителей обра-

щать внимание на истоки возникнове-

ния у детей комплекса неполноценно-

сти. Он призывает относиться к ним с 

особой осторожностью, постоянно 

подбадривать, замечать их успехи, 

внушая веру в свои силы. Родители и 

педагоги, учитывая индивидуальные 

особенности ребенка и активно под-

держивая его, могут значительно по-

влиять на его успешное психологиче-

ское развитие и формирование здоро-

вой личности.  

Общение с ребенком должно стро-

иться исключительно на принципах ра-

венства и уважения к его индивидуаль-

ности. Формирование у него чувства 

ответственности, самоуважения, соци-

альной компетентности и ощущения 

принятия являются ключевыми педаго-

гическими задачами с точки зрения ин-

дивидуальной психологии.  

Теперь обратимся в рамках подня-

той проблемы к анализу позиции  

К. Г. Юнга.  

Основатель аналитической психо-

логии достаточно критично отзывался 

о концепции А. Адлера за односторон-

нее понимание, как и у Фрейда, при-

роды психического. Если по З. Фрейду, 

человек – существо, которое находится 

под могущественным влиянием сексу-

ального инстинкта, то по А. Адлеру, че-

ловеком руководит и управляет ин-

стинкт власти (превосходства).  

По глубокому убеждению Юнга, 

человеческую психику нельзя свести к 

единственному инстинкту. Она не од-

нополюсна, в ней взаимодействуют 

различные импульсы и силы, которые 

дают основание «рассматривать душу 



ИСТОРИЯ ПЕДАГОГИКИ И ОБРАЗОВАНИЯ 

24 

не как оцепеневшую и неизменную си-

стему, а как подвижное и струящееся 

событие, которое изменяется как калей-

доскоп, испытывая на себе поперемен-

ное влияние различных инстинктов» 

[16, с. 90 – 91]. Душа в юнгианском уче-

нии предстает в качестве трансцендент-

ной (духовной) энергии человека. По-

этому аналитическая психология трак-

туется мыслителем как способ понима-

ния не столько психического (психофи-

зиологического), сколько духовного 

индивидуального и коллективного  

развития.  

Юнгианское восприятие онтологи-

ческого статуса ребенка органично вы-

текает из его концепции архетипов1 

коллективного бессознательного, в 

числе которых он выделяет архетип ре-

бенка как необходимый элемент ду-

шевной организации любого человека, 

репрезентирующий примитивные, не-

видимые, но существующие инстинк-

тивные силы, образующие корни созна-

ния. Связь с этими корнями может быть 

различной модальности: крепкой – бур-

лящей в душе детскости или субъек-

тивно воспринимаемой как отсутству-

ющей ввиду «уничтоженного» в какой-

то момент в себе ребенка. Отделение от 

своего исходного, т. е. детского, состо-

яния как состояния гармоничности и 

целостности в сторону все большей 

дифференциации сознания, поклоне-

ния рациональности, персональной 

успешности, амбициозности (социаль-

ной конвенциональности) – это благо-

приятная почва для душевных кон-

фликтов, невротичности, одержимости. 

                                                 
1 В данной статье мы придерживаемся 

трактовки архетипов как передающихся ге-

нетическим путем непроизвольных репре-

зентаций бессознательных процессов, 

«Если, – пишет Юнг, – ребяческое со-

стояние коллективной души вытесня-

ется вплоть до полного исключения, то 

бессознательное содержание завладе-

вает постановкой сознательной цели и 

тем самым тормозит её претворение в 

жизнь, фальсифицирует или прямо-

таки разрушает пути её достижения» 

[13, с. 361]. Этот психический процесс, 

согласно Юнгу, характерен как для ин-

дивида, так и для всего человечества, 

которое перманентно воспроизводит 

противоречие с первичными условиями 

своего детства – исходным, недиффе-

ренцированным, иррациональным, но 

гармоничным состоянием, состоянием 

Deo concedente (подчиняясь Богу). 

В архетипе ребенка, на взгляд 

Юнга, в конденсированном виде пред-

ставлено детство человечества, его це-

лостность на тот момент. Архетип ре-

бенка – проекция человеческого прао-

пыта, детства коллективной души, в ко-

тором одновременно заложено и при-

сутствует сакральное и профанное, бо-

жественное и инфернальное, начало 

мира и конец света.  

Конкретизируя понятие «архетип 

ребенка», Юнг уточняет, что речь идёт 

о том, что за каждым «эмпирическим» 

ребенком незримо стоит вечный образ 

Ребенка, точно так же, как за каждым 

конкретным отцом – вечный образ 

Отца, за «явлением чьей-то матери 

…магическая фигура Матери вообще» 

[16, с. 49]. Встроенный и функциониру-

ющий в каждом человеке «вечный» ре-

бенок скроен из противоположностей, 

смысл которых непрозрачен. Они состав-

ляют стабильную структуру коллективного 

бессознательного, постоянно изменяя свой 

облик.  



ИСТОРИЯ ПЕДАГОГИКИ И ОБРАЗОВАНИЯ 

25 

образующих сложное единство, не своди-

мое к простой формуле: с одной стороны, 

это неописуемый опыт, нечто неприспо-

собленное, изъян, с другой – божествен-

ная прерогатива, нечто неуловимое, что 

составляет последнюю ценность и бес-

ценность личности [13, с. 379]. 

В аналитической психологии эпи-

феноменом архетипа ребенка высту-

пает так называемый «мотив ребенка», 

трактуемый как почти позабытый образ 

обстоятельств ранних лет и выражаю-

щий подсознательный аспект детства 

коллективной души. Причем мотив ре-

бенка представляет не только прошлое, 

но и накладывает отпечаток на воспри-

ятие настоящего, это своего рода си-

стема, компенсирующая «неизбежные 

односторонности и сумасбродства со-

знания» [Там же, с. 359].  

Согласно Юнгу, мотив ребенка –

иррациональный символ, широко пред-

ставленный в человеческой мифологии 

в образе божественного младенца 

(Аполлона, Гермеса, Диониса, Геракла, 

Христа) или культурного Героя, наде-

ленного Мирозданием с первых дней 

жизни нуменозностью – предчувствием 

встречи с божественным.  

Мотив ребенка в коллективном и 

личностном бессознательном, гово-

рит Юнг, предельно изменчив и при-

нимает порой самые причудливые 

формы: хтонических животных (кро-

кодила, дракона, змеи), драгоценного 

камня, жемчужины, цветка, сосуда, 

золотого яйца, четверицы, золотого 

шара, сердцевины мандалы, вели-

кана, мальчика-с-пальчик и др.  

«В сновидениях по большей части он 

выступает как сын или дочь, как 

мальчик, подросток или девушка; 

иногда он имеет экзотическое проис-

хождение (китайское, индийское – с 

темным цветом кожи) или даже косми-

ческое (под звездами или окруженный 

ореолом звезд, как сын короля или как 

дитя ведьмы с демоническими атрибу-

тами)» [Там же, с. 355 – 356]. 

Ядерной характеристикой мотива 

ребенка в юнгианской психологии вы-

ступает его тотальная потенциаль-

ность, обращенность в грядущее, его 

предвосхищение будущего. Он, рож-

денный из стихии бессознательного, 

манифестирует неодолимость жизнен-

ной энергии, сильнейший и неизбеж-

ный порыв сущности, непреложность 

самоосуществления. Активация мотива 

ребенка в психологии индивида гото-

вит личность к качественным измене-

ниям, возможной трансформации. Ре-

бенок – медиатор, интегрирующий по-

лярные начала бытия, носитель транс-

цендентной (религиозной) способности 

к целостности, которую Юнг назвал Са-

мостью [Там же, с. 362 – 369].  

Самость, по Юнгу, – интеграл всех 

душевных проявлений, сознательных и 

бессознательных энергий, образ Бога в 

душе, духовный (бессмертный) центр 

личности. (Тогда как эго – центр созна-

ния.) Самость позволяет человеку регу-

лировать все уровни жизни, четко ви-

деть свою предельную цель, выбирать 

оптимальные средства её достижения, 

справляться с разрушительными вызо-

вами внешней среды, внутриличност-

ными конфликтами. Каждая жизнь – 

реализация Самости, или процесс инди-

видуации. Самость – не только инстру-

мент самосовершенствования (лич-

ностной феургии), но и могуществен-

ное средство «построения лучшего и 



ИСТОРИЯ ПЕДАГОГИКИ И ОБРАЗОВАНИЯ 

26 

социально более приглядного мира» 

[14, с. 251]. 

Самость – точка «сборки» человека 

и максимального осуществления инди-

видуальности, символизирующая её це-

лостность и духовную природу. Само-

сть как антитеза мирскому является 

обязательным условием познания Ми-

роздания, субъекта и объекта, это «пси-

хическое инобытие, которое делает во-

обще возможным сознание» [13, с. 370].  

В юнгианской теории архетипы Са-

мости и Ребенка наиболее близки, по-

чти тождественны: именно божествен-

ный ребенок самый яркий выразитель 

Самости. В момент рождения ему угро-

жают разрушительные силы и созна-

ния, и бессознательного, но ему попе-

чительствует природа, сам инстинктив-

ный мир. «Ребенку» нужно избавиться 

от истоков, т. е. раздирающего кон-

фликта амбивалентных энергий, от-

сюда вытекает его заброшенность, по-

кинутость, которые являются обяза-

тельным условием обретения им само-

стоятельности и величия. Поэтому сим-

вол (мотив) ребенка, доказывает Юнг, 

это предвосхищение только лишь ста-

новящегося психического состояния. 

Для его стабилизации «ребенок» нужен 

как мифологическая проекция, нужда-

ющаяся в перманентном культивирова-

нии, ритуальной активации. Культовая 

необходимость младенца-Иисуса, гово-

рит основоположник аналитической 

психологии, сохраняется до тех пор, 

пока большинство людей не будет спо-

собно реализовать изречение: «Если не 

будете как дети» [Там же, с. 367]. 

Генетически мотив ребенка, по 

мысли Юнга, восходит к психологиче-

скому прасостоянию темноты, суме-

речности, незнания, недифференциро-

ванности, слитности субъекта и объ-

екта, предсознательной субстанции, 

бессознательной идентичности чело-

века и мира. Ребенок в онтологическом 

измерении – исходная и конечная сущ-

ность. Исходная была до появления че-

ловека, конечная останется после его 

ухода из бытия. Юнг поясняет, психо-

логически ребенок символизирует 

«предсознательную» и «послесозна-

тельную» сущность человека. Предсо-

знательная – бессознательное состоя-

ние самого раннего детства, постсозна-

тельная – предвосхищение по аналогии 

того, что вне смерти. Эти две составля-

ющие сущности человека и образуют 

его душевную целостность [Там же,  

с. 370 – 378]. 

Характеризуя онтологический ста-

тус «эмпирического» ребенка, Юнг на 

страницах своих трудов подчеркивает, 

что в нем незримо, но отчетливо при-

сутствуют «следы» Вечного ребенка. 

«Эмпирический» ребенок в раннем дет-

стве находится под могущественным 

влиянием праопыта человечества, кол-

лективной души, стихии бессознатель-

ного: «У бессознательной души ре-

бенка прямо-таки необозримый объем, 

столь же необозримо велик её возраст» 

[16, с. 49]. 

Определяя онтологический статус 

ребенка, Юнг обращается к проблеме 

выявления ключевых моментов его пси-

хического (т. е. духовного) развития.  

Ребенок приходит в этот мир с по-

тенциалом целостности, багажом непро-

явленных репрезентаций коллективной 

памяти, ждущих своего воплощения. 

Этот багаж Юнг назвал «врожденным 

бессознательным». Оно образует своего 



ИСТОРИЯ ПЕДАГОГИКИ И ОБРАЗОВАНИЯ 

27 

рода Первичную Самость ребенка, ко-

торая в дальнейшем под влиянием гене-

тических и средовых факторов услож-

няется, становясь более зрелой. Душа 

ребенка до стадии рождения Я (до 13 – 

15 мес.) в основном наполнена архети-

пическим содержанием. Приблизи-

тельно в этом возрасте Самость и Эго 

объединяются [8, с. 76], чтобы в даль-

нейшем при нормативном развитии 

обогащать друг друга.  

К. Г. Юнг отмечает, что влияние 

архетипических образов на душев-

ную организацию ребенка – вполне 

доказанный факт, подтверждаемый 

снами детей 3 – 4 лет, насыщенных 

мифологией [16, с. 48]. (Заметим, что 

дети в этом возрасте – лиминальные 

существа, находящиеся между логи-

ческим и прологическим измерени-

ями. Их духовные способности, при-

нимающие форму мудрости, прозор-

ливости, билокальности, искренности 

чувств, безусловной любви, единения 

с мирозданием, видения невидимого, 

значительно превышают таковые 

взрослых. Фактически каждый ребе-

нок наделен этими способностями.) 

По мере взросления, укрепления в 

структуре личности ребенка позиции 

Эго власть архетипической про-

граммы ослабевает.  

В раннем детстве, говорит Юнг, на 

ребенка, с одной стороны, влияют могу-

щественные эманации коллективной 

души, с другой – он является «заложни-

ком» воздействий внешней среды, 

прежде всего, духовной атмосферы ро-

дителей: «Психика детей лишь отчасти 

принадлежит им самим – по большей 

части она всё ещё зависит от психики 

родителей. Такая зависимость нор-

мальна, и её нарушение вредно для есте-

ственного роста детской психики» [Там 

же, с. 82]. 

Психологическую слитность, при-

митивное бессознательное тождество 

(рarticipation mystique) ребенка в раннем 

детстве с родителями Юнг назвал Ком-

плексом родителей, который наполнен 

сознательным и бессознательным со-

держаниями. Причем бессознательные 

импульсы родителей, их непрожитая 

жизнь, тайные стремления влияют на 

личностное развитие ребенка порой 

сильнее, чем их сознательные установки 

[16, с. 44 – 45]. В то же время Юнг при-

зывал не переоценивать значение факта 

бессознательных воздействий и в целом 

вклада генетического фактора в разви-

тие, что снимает ответственность роди-

телей за результаты воспитания или вы-

зывает в них чувство крайней мораль-

ной неуверенности.  

Родители в контексте аналитиче-

ской психологии предстают жизнен-

ными силами, сопровожающими ре-

бенка по его линии жизни как благо-

приятные или угрожающие факторы, от 

влияния которых даже взрослому 

сложно уклониться [Там же. с. 93]. 

Обращаясь к разуму родителей, 

Юнг подчеркивал, что ребенок пред-

ставляет собой отдельную, самостоя-

тельную сущность, а поэтому не обязан 

думать и чувствовать именно так, как 

хотел бы родитель; у детей – собствен-

ная миссия, они даруются, вверяются 

на определенных условиях. По боль-

шому счету «не родители, а скорее ге-

неалогии родителей (деды и прадеды, 

бабки и прабабки) являются подлин-

ными прародителями детей и больше 

объясняют их индивидуальность, чем 



ИСТОРИЯ ПЕДАГОГИКИ И ОБРАЗОВАНИЯ 

28 

сами непосредственные и, так сказать, 

случайные родители» [16, с. 48].  

Если ребенок в юнгианском про-

чтении есть отличная от родителей ин-

дивидуальность, то относиться к его 

душевному миру надо предельно бе-

режно, с глубоким почтением. Дети в 

отличие от взрослых более открыты к 

восприятию информации, идущей из 

коллективного бессознательного. Бла-

годаря этому их духовный опыт может 

быть заметно богаче такового у родите-

лей. В процессе воспитания Юнг сове-

тует родителям руководствоваться муд-

ростью первобытных народов, верив-

ших, что душа ребенка есть воплощен-

ный дух предков, и потому у них счита-

лось прямо-таки опасным наказывать 

детей, так как это означает оскорбление 

духа предков [16, с. 48 – 49].  

Предложенная К. Г. Юнгом кон-

цептуализация онтологии ребенка 

представляет собой не имеющий анало-

гов в мировой психологической мысли 

проект философско-антропологиче-

ского постижения природы маленького 

человека, его понимания как исходной 

и конечной сущности, порыва к само-

осуществлению, присутствующих в 

нем амбивалентных сил, могуществен-

ных энергий, заложенных потенциаль-

ных возможностей спасения человеч-

ности, а значит и человечества.  

Проведенный анализ показал, что 

при рассмотрении онтологического из-

мерения ребенка общим в позиции  

А. Адлера и К. Г. Юнга было их твер-

дое убеждение, что следует различать 

феноменальный и сущностный уровни 

бытия растущего человека. На феноме-

нальном уровне он обычно восприни-

мается как зависимое, неразумное, ма-

лоценное существо. На сущностном же 

он – отличная от родителей целе-

устремленная и самоценная личность, 

индивидуальность, требующая от 

взрослых для своего полноценного во-

площения внимательного, заботливого 

отношения. И в индивидуальной, и в 

аналитической психологии подчерки-

вается, что ребенок, безусловно обла-

дающий статусом человека, является 

выразителем специфического ценност-

ного отношения к миру, неуклонно 

стремится обнаружить смысловые ко-

ординаты жизненных событий и по-

стоянно ищет способы самореализа-

ции, приложения своих сил, прощупы-

вания своих возможностей. 

Во взглядах А. А. Адлера и  

К. Г. Юнга на онтологический статус 

ребенка особо заметные различия свя-

заны с представлениями о природе 

психического, конфигурации факто-

ров и рисков душевного развития. 

Если в индивидуальной психологии 

важнейшим признается социальный 

фактор, а развитие социального чув-

ства, соответственно, выступает как 

оптимальная стратегия воспитания че-

ловека, ориентированного на гармо-

низацию общественных и личных це-

лей, то в аналитической психологии 

указывается, что ребенок приходит в 

этот мир с потенциалом целостности, 

багажом непроявленных репрезента-

ций коллективной памяти, ждущих 

своего воплощения. В воспитатель-

ном плане необходимо учитывать, что 

в каждом ребенке отчетливо присут-

ствуют «следы» Вечного ребенка. 

«Эмпирический» ребенок в раннем 

детстве находится под могуществен-

ным влиянием праопыта человече-

ства, коллективной души, стихии бес-

сознательного.  



ИСТОРИЯ ПЕДАГОГИКИ И ОБРАЗОВАНИЯ 

29 

Литература 

1. Адлер А. Воспитание детей. Взаимодействие полов [Электронный ресурс] / пер. 

с англ. А. А. Валеева и Р. А. Валеевой. (The Education of Children. Gateway Edi-

tions, Ltd South Bend Indiana, 1978). Ростов н/Д. : Феникс, 1998. 448 с. URL: 

https://pedlib.ru/Books/4/0473/index.shtml (дата обращения: 29.12.2023). 

2. Адлер Альфред. Наука жить : пер с англ. и нем. Киев : Port-Royal, 1997. 288 с.  

3. Адлер А. О нервическом характере / под ред. Э. В. Соколова ; пер. с нем.  

И. В. Стефанович. СПб. : Университетская книга, 1997. 388 с.  

4. Адлер А. Наука о характерах. Понять природу человека. М. : Академический 

Проект, 2014. 248 c.  

5. Завражин С. А. Педагогическое измерение аналитической психологии // Вест-

ник ВлГУ. Педагогические и психологические науки. 2018. № 35 (54). С. 111 – 

119. 

6. Казаков Е. Ф. Опыт метафизики детства // Вестник МГУКИ. 2018. № 6 (86).  

С. 50 – 58. 

7. Калина Н. Ф., Тимощук И. Г. Основы юнгианского анализа сновидений. М. : 

Рефл-бук ; Киев : Ваклер, 1997. 304 с.  

8. Лиар Дениз. Детский юнгианский психоанализ : пер. с фр. М. : Когито-Центр, 

2022. 206 с.  

9. Мавлявиева Л. И. Личностно-социальная концепция воспитания Альфреда Ад-

лера : автореф. дис. … канд. пед. наук. Казань, 2000. 21 с.  

10. Ноготкова М. П. Детство как объект философского познания : автореф. дис. … 

канд. филос. наук. М., 2009. 22 с.  

11. Сандакова Л. Б. Онтологические основания феномена детства : автореф. дис. … 

канд. филос. наук. Новосибирск, 2008. 20 с.  

12. Юнг К. Г. Архетип и символ. М. : Ренессанс, 1991. 343 с.  

13. Юнг К. Г. Божественный ребенок // Воспитание : сборник. М. : О.АСТ-ЛТД, 1997. 

400 с.  

14. Юнг К. Г. Структура психики и процесс индивидуации. М. : Наука, 1996. 269 с.  

15. Юнг К. Г. Дух и жизнь / пер. с нем. Л. О. Акопяна ; под ред. Д. Г. Лахути. М. : 

Практика, 1996. 560 с.  

16. Юнг К. Г. Собрание сочинений. Конфликты детской души / пер. с нем. Т. Ребеко, 

Е. Рязановой, А. Судакова. М. : Канон, 1997. 336 с.  

17. Юнг К. Г. Проблемы души нашего времени / пер. с нем. А. М. Боковикова ; предисл. 

А. В. Брушлинского. М. : Прогресс : Универс, 1994. 336 с.  

 

References 

1. Adler A. Vospitanie detej. Vzaimodejstvie polov [E`lektronny`j resurs] / per. s angl. 

A. A. Valeeva i R. A. Valeevoj. (The Education of Children. Gate-way Editions, Ltd 

South Bend Indiana, 1978). Rostov n/D. : Feniks, 1998. 448 s. URL: https://ped-

lib.ru/Books/4/0473/index.shtml (data obrashheniya: 29.12.2023). 

2. Adler Al`fred. Nauka zhit` : per s angl. i nem. Kiev : Port-Royal, 1997. 288 s.  

https://pedlib.ru/Books/4/0473/index.shtml


ИСТОРИЯ ПЕДАГОГИКИ И ОБРАЗОВАНИЯ 

30 

3. Adler A. O nervicheskom xaraktere / pod red. E`. V. Sokolova ; per. s nem.  

I. V. Stefanovich. SPb. : Universitetskaya kniga, 1997. 388 s.  

4. Adler A. Nauka o xarakterax. Ponyat` prirodu cheloveka. M. : Akademicheskij 

Proekt, 2014. 248 c.  

5. Zavrazhin S. A. Pedagogicheskoe izmerenie analiticheskoj psixologii // Vestnik 

VlGU. Pedagogicheskie i psixologicheskie nauki. 2018. № 35 (54). S. 111 – 119. 

6. Kazakov E. F. Opy`t metafiziki detstva // Vestnik MGUKI. 2018. № 6 (86). S. 50 – 58. 

7. Kalina N. F., Timoshhuk I. G. Osnovy` yungianskogo analiza snovidenij. M. : Refl-

buk ; Kiev : Vakler, 1997. 304 s.  

8. Liar Deniz. Detskij yungianskij psixoanaliz : per. s fr. M. : Kogito-Centr, 2022. 206 s.  

9. Mavlyavieva L. I. Lichnostno-social`naya koncepciya vospitaniya Al`freda Adlera : 

avtoref. dis. … kand. ped. nauk. Kazan`, 2000. 21 s.  

10. Nogotkova M. P. Detstvo kak ob``ekt filosofskogo poznaniya : avtoref. dis. … kand. 

filos. nauk. M., 2009. 22 s.  

11. Sandakova L. B. Ontologicheskie osnovaniya fenomena detstva : avtoref. dis. … 

kand. filos. nauk. Novosibirsk, 2008. 20 s.  

12. Yung K. G. Arxetip i simvol. M. : Renessans, 1991. 343 s.  

13. Yung K. G. Bozhestvenny`j rebenok // Vospitanie : sbornik. M. : O.AST-LTD, 1997. 

400 s.  

14. Yung K. G. Struktura psixiki i process individuacii. M. : Nauka, 1996. 269 s.  

15. Yung K. G. Dux i zhizn` / per. s nem. L. O. Akopyana ; pod red. D. G. Laxuti. M. : 

Praktika, 1996. 560 s.  

16. Yung K. G. Sobranie sochinenij. Konflikty` detskoj dushi / per. s nem. T. Rebeko,  

E. Ryazanovoj, A. Sudakova. M. : Kanon, 1997. 336 s.  

17. Yung K. G. Problemy` dushi nashego vremeni / per. s nem. A. M. Bokovikova ; pre-

disl. A. V. Brushlinskogo. M. : Progress : Univers, 1994. 336 s. 

 

S. A. Zavrazhin, M. B. Zemsh 

THE ONTOLOGICAL STATUS OF A CHILD IN INDIVIDUAL  

AND ANALYTICAL PSYCHOLOGY 

 

In a comparative way, the views of the founders of individual psychology (A.Adler) and 

analytical psychology (K.G. Jung) on the ontological status of the child are received, the sig-

nificance of their ideas on this subject is assessed in the context of philosophical, anthropolog-

ical and psychological-pedagogical comprehension of modern childhood. 

Keywords: a child, childhood, ontological status, individual psychology, analytical psy-

chology, inferiority complex, instinct of superiority, social feeling, archetype of the child, mo-

tive of the child, upbringing, Self, individuation. 

 

 


